
1 
 

Impulsreferat bzw. Beitrag für die Garibaldi-Gesellschaft  
zum Thema: 

 
Die Waldenser, Calvin und das Risorgimento 

 
Fritz Feder 
Heidelberg 

Oktober 2025 

 
“L´impegno degli evangelici nel progetto risorgimentale ha un 

carattere essenzialmente religioso. La loro azione ha come prospettiva 
fondamentale il rinnovamento spirituale del paese, senza il quale non 

é pensabile, a loro avviso, una rinascita politica e sociale” (1) 
 

Vorbemerkung: Die Idee zu diesem auf die Waldenser im Allgemeinen, ihr Leben 

im Piemont und ihre Rolle im Risorgimento bezogenen Impulsreferat entstand 

aus einem digitalen Diskurs zwischen Presidente Thilo Fitzner und mir, der vor 

Wochen zu einem intensiven und spannenden Ringen um die Wahrheit in Bezug 

auf Calvin und dessen Machenschaften aufwuchs, was sich vor allem, aber nicht 

nur, an dem Roman „Castellio gegen Calvin“ von Stefan Zweig festmachte. 

Während ich des Schriftstellers sehr düstere Darstellung der Figur Calvin 

beharrlich als weitgehend zutreffend und berechtigt einstufte, verwarf Thilo 

Fitzner die Haltung Zweigs als anticalvinistisch und unangemessen und stufte 

den Roman unterm Strich als „völlig daneben“ ein, wenn ich mich richtig 

erinnere. Das letzte Wort in der Sache ist da aber wohl noch nicht geschrie-

ben/gesprochen, wenn ich richtig sehe… 

 

Hintergrund ist jedenfalls der Umstand, dass die Waldenser bei ihrer Flucht aus 

dem Süden in Genf, damals das „protestantische Rom“, als Migranten/innen 

vorübergehend Aufnahme gefunden hatten und sich dann im Kontext der 

Reformation stark dem dort vorherrschenden Calvinismus annäherten. Haupt-

anlass für dieses Referat ist natürlich die für Mai 2026 geplante Reise von uns 

Garibaldini nach „Waldesien“ (Thilo Fitzner) im Piemont sowie ein baldiger 

Besuch im nahen Palmbach, einer deutschen Hochburg der Waldenser. 

 



2 
 

Meine Hypothese: Der wie auch immer gemeinsame Geist/Spirit der damaligen 

Waldenser mit dem Risorgimento (die Savoyer, die Camicie Rosse) fußte eher 

ideell auf der gemeinsamen Ablehnung des damaligen Papsttums in Rom, der 

Einheit und Befreiung Italiens und der Empathie für die Verelendeten. Jede Seite 

auf ihre Art, waren sie sich in diesem Bestreben spätestens seit 1848 einig und 

agierten mehr oder minder einander zugewandt, bisweilen noch auch miss-

trauisch. Zugleich erfreuten sich die Waldenser in jener Zeit in ihrer „zweiten 

Heimat“ und nach schier ewiger Verfolgung durchaus ihrer neu gewonnenen, 

bürgerlichen Freiheiten (qua „Statuto Albertino“, „Lettere Patenti“) in einer als-

bald von ausländischen militärischen Mächten befreiten Nation. Die neue 

Liberalität kam auch weiteren religiösen Minoritäten des Protestantismus im 

Land sowie den für lange Zeit ebenfalls verpönten Jüdinnen und Juden zugute. 

Man konnte letztendlich die Ghettos verlassen. 

 
Ich möchte, bevor ich tiefer einsteige, kurz verdeutlichen, aus welcher eigenen 

Sichtweise heraus ich das gestellte Thema angehe, über das ein Diskurs in unse-

ren Reihen in Gang gekommen ist, der uns in die Waldenser-Täler der Cottischen 

Alpen begleiten wird, um dortselbst weitere Erkenntnisse über die Rolle der 

Evangelikalen im Risorgimento zu gewinnen bzw. – ganz generell - deren Beitrag 

zu mehr Humanität in ihrem Wirkungsbereich zu verstehen. 

 

Eine Predigt soll und wird dies hier aber nicht werden (2), denn ich argumentiere 

dabei vom Standpunkt eines Agnostikers, der qua ausdauernder Beobachtung 

von dem Glauben beseelt ist, dass das Leben absurd im Sinne Camus´ sei und 

man also, um Lebenssinn zu spüren und zu geben, allenfalls nach Art einer Übung 

oder eines Rollenspiels eben dieses Leben fristen kann, um nicht zu resignieren 

oder gar zu verzweifeln. Da gehört für mich allerdings auch in Teilen die 

wunderbare Bergpredigt mit hinein, die den Waldensern zuvörderst am Herzen 

liegt. Dies jedoch meinerseits ohne jeglichen „Emporblick gen Himmel“, jeden-

falls nicht in strikt religiösem Sinne. 

 

Alles ist zudem auch für mich Materie und diese scheint ewig. Wäre da nicht auch 

noch das famose Höhlengleichnis, das Platon den Sokrates erzählen lässt.  Wir 

Menschenkinder können bei weitem nicht ALLES erkennen, denn wir leben in 

einer eher dunklen Höhle des Kosmos oder, wie der von mir geschätzte Leonard 

Cohen sagt: „on a broken hill“ „Mit „Höhle“, man könnte auch sagen: „Tunnel“, 



3 
 

wo nur etwas Licht, einfällt ergibt sich eine Parallele zu den Christen und speziell 

den Waldensern. Deren aus dem Johannes-Evangelium stammender Wahl-

spruch „Das Licht leuchtet in der Finsternis.“ (lateinisch: „Lux lucet in tenebris“) 

wird uns noch öfters begegnen. Wir können also bei weitem das Eigentliche nicht 

erkennen, wir tasten uns aus dem Ungewissen heraus lediglich an mehr oder 

minder haltbare Deutungen heran, etwa an den Urknall, den Grande Scoppio, 

wie die Italiener sagen, den Big Bang der Weltentstehung. Aber was war vor dem 

Knall und was kommt noch? Um es noch einmal mit Cohen in seinem Song " 

Show me the place" zu sagen: ... The troubles came, I saved what I could save, a 

thread of light, a particle, a wave... Gott, Göttin? Agnostiker ich. Und Garibaldi? 

 

Aber verlieren wir das eigentliche Thema dieses Beitrags nicht vor lauter Kon-

text aus den Augen! Unser Giuseppe Garibaldi (wie auch Mazzini, u.a.) war 

weltlicher Freimaurer und insofern nicht „gefangen“ in irgendeinem christlich-

religiösen Impetus oder gar Korsett, im Gegenteil. Der Missionar Petrus Waldus 

aus Lyon hingegen wie auch seine „Brüder“ (und Schwestern) waren und sind bis 

in die Neuzeit hinein streng gottesgläubig Bekennende. Passt da also trotz dieses 

zentralen Gegensatzes ETWAS überraschend gut zusammen oder eher nicht und, 

falls ja, WAS könnte DAS genauer sein? Warum, möchte ich lapidar und auf den 

Punkt gebracht fragen, interessieren uns als Garibaldini ausgerechnet auch die 

Waldenser? Sicher nicht nur wegen schöner Täler und gutem Essen vor Ort.  

 
Ich versuche nun, die Rolle der Waldenser allgemein und deren Beziehung 
speziell zum Risorgimento Schritt für Schritt näher zu beleuchten. Vergegen-
wärtigen wir uns zunächst folgendes: 
 
Das Risorgimento gehört in seiner Durchbruchsphase klar ins 19. Jahrhundert, 

auch wenn die vorausgegangene Französische Revolution und die Aufklärung 

Pate gestanden haben. Die Waldenser-Bewegung hat vorreformatorische 

Ursprünge und formierte sich bekanntlich bereits gegen Ende des 12. Jahr-

hunderts aus Laien- und Wanderpredigern. Sie ist also gut 600 Jahre älter. Das 

Jahr 1177 kann als „Startdatum“ der Waldenser-Bewegung angesehen werden, 

als Petrus Waldus die Glaubensgemeinschaft in Lyon gründete. Hierbei begriff 

diese sich anfänglich durchaus als dem Katholizismus noch zugehörig bzw. nahe 

stehend. Man wollte erst einmal „nur“ die Erlaubnis erhalten, predigen zu 

dürfen, allerdings die Kirche hierbei auch verändern.  



4 
 

 

Dramatischer und gefährlicher wurde die Entwicklung ein paar Jahre später, als 

die Vertreibung aus Lyon begann, und der Papst die Waldenser 1184 erstmals 

offiziell als Häretiker anfeindete (Lucius III. auf dem Konzil zu Verona). Es sollten 

turbulente Jahrhunderte der bitteren Verfolgung in Europa mit wenigen Ruhe- 

und Regenerierungsphasen folgen, bevor die Waldenser in ihrer Zufluchtsstätte 

in den Alpen südlich von Turin ab 1848 den Geist der Liberalität in positivem 

Sinne zu spüren bekam, sich retten und stabiler verbreiten konnten. 

 

Der weithin übliche Name „Waldenser“ (oder italienisch: Valdesi, spanisch 

Valdeses und französisch Vaudois) geht auf den bereits genannten Gründer 

Petrus Waldus (auch: Valdes) zurück, der ein reicher Kaufmann war, ein armer 

Prediger wurde und 1217 fern seiner Heimat in Böhmen starb, woselbst auch die 

Hussiten, eine andere protestantische Bewegung, ihr Glück versucht hatten. 

Sogar auf das südhessische Walldorf (Mörfelden), einer Partnerstadt von Torre 

Pellice, wo noch heute mehrere hundert Nachfahren der früh immigri-erten 

Waldenser leben, strahlt der Name des Gründers ab. In unserer Region Baden-

Württemberg wurden sie auch Welschen oder – seltener – Rünkler oder auch 

Roncarii nach dem lombardischen Laienprediger de Ronco genannt (3) Früher 

geläufige Bezeichnungen sind etwa „Humiliaten“ (nicht ganz korrekt, etwas 

andere Gruppe) oder „Leonisten“ (von Lyon). Einige wenige Waldenser-Familien 

siedelten sich schon sehr früh auch in meiner Pfalz an, zuallererst anscheinend 

im fernen Trier, was jedoch schwach belegt ist (1231). Das scheint mir aber auch 

nicht so relevant, zumal Trier vor allem die Römer bzw. Karl Marx ist. 

 

Den Petrus Waldus finden wir auch im rheinpfälzischen Worms verewigt. Dort 

ist das Luther-Denkmal postiert, eine Gruppe aus zwölf Statuen, durchweg 

berühmte Protestanten oder Humanisten, wobei Martin Luther als wohl 

bedeutendster Reformator alle deutlich überragt. Waldus hat zusammen mit 

drei weiteren Vorläufern der Reformation (Wyclif, der umstrittene Savonarola 

und Hus) nahe bei dem berühmten Eislebener seinen Platz. Auf einem ideell 

ähnlichen Denkmal in Genf ist Waldus jedoch nicht dabei, dort posieren Calvin 

und seine Nachfolger ohne ihn. Hier eine Aufnahme des Denkmals: 

 

 

 



5 
 

 
                                     

Quelle: https://share.google/images/BvO4Mbp2ewCCbBos8 
                             Petrus Waldus mit Buch und Stab links hinten sitzend, nahe bei Luther 
 
Für uns ist gerade auch Palmbach, Höhenstadtteil von Karlsruhe, ein in-

teressanter süddeutscher Ort, wo wir uns ja unmittelbar ein Bild machen wollen. 

So viel schon einmal vorab: In Palmbach gibt es den Waldenser Weg mit 12 

Stationen, es gibt ein Denkmal und auch die Waldenser-Kirche. Wir werden das 

wohl alles sehen und vielleicht noch mehr, denn wer Palmbach sagt, sagt damit 

auch Grünwettersbach und Untermutschelbach, Ortschaften bzw. Stadtteile mit 

ebenfalls traditionsreichem Waldenser-Bezug, die sehr nahe beieinander im 

Karlsruher Einzugsgebiet liegen.  

 

Dorthin kamen im Mai 1701 insgesamt 162 Waldenser aus Hessen (Mörfelden-

Walldorf) auf Wagen mit Ochsengespannen oder marschierend mit Tragekörben 

auf dem Rücken und besiedelten die Gegend. Herzog Eberhard Ludwig von 

Württemberg hatte diese Umsiedelung genehmigt und eigens einen Vogt 

namens Greber mit dem Empfang und den Vorbereitungen beauftragt. Die 

Ankömmlinge erhielten alsbald eigene, teils allerdings verwilderte Landgebiete 

mit Steingemarkungen. In Palmbach, ursprünglich – noch französisiert – Balm-

bach, ließen sich damals 32 Familien nieder, um auf den Feldern der Ländereien 

zu arbeiten, ihr einfaches Leben zu fristen und in der schlichten Kirche zu beten. 

Dabei war zunächst immer noch eine gewisse Hoffnung vorhanden, doch noch 

in die Ursprungsheimat bei Lyon zurückkehren zu können. Eine Illusion, weil 

immer noch zu gefährlich. Es ging Jahre später erst einmal weiter in Richtung 

Norden, nämlich nach Brandenburg.  

 

https://share.google/images/BvO4Mbp2ewCCbBos8


6 
 

Der Ort Palmbach hat heute 1860 Einwohner.innen, hierunter noch etliche 

Nachkommen der Waldenser, die sich auf acht bekannte waldensische Familien-

namen verteilen, als da sind: Berger, Jourdan, Piston, Raviol, Granget, 

Konstandin, usw. (4) Und dann ist da wenige Kilometer weiter noch der Ort 

Ötisheim, der mit dem Namen Henri Arnaud besonders verbunden ist, aber ich 

will unserer Exkursion nicht zu sehr vorgreifen… 

 

Nähern wir uns nunmehr Schritt für Schritt den Waldensern in Italien bzw. im 

Piemont und betrachten wir ihr Verhältnis zum Risorgimento im Kontext ihrer 

traditionsbewussten, prekären Lebensumstände und ihres waltenden missio-

narischen Anspruchs! Zunächst ein paar Zahlen, damit sich die Dimension, ja 

Wirkmächtigkeit dieser tiefgläubigen Minderheit erschließt. Man könnte vorweg 

resümierend auch sagen: große Wirkung mit relativ wenigen Gläubigen und 

Aktiven! 

 
Heutzutage (4) leben und wirken in Italien - bei einer weltweiten Gemeinde von 

knapp 100.000, hiervon 13.000 allein in Argentinien und Uruguay - knapp 18.000 

Mitglieder, von diesen wiederum 9.000 in den Waldensertälern unweit Turin. 

Hierbei werden die religiös verwandten und lokal in der „Einheitskirche“ verbün-

deten Methodisten oder auch die Baptisten inzwischen statistisch wenig ge-

trennt. Nimmt man noch die aktiven Sympathisanten dazu, dann kommt man 

aktuell auf rund 24.000 Personen in 130 verfassten Ortsgemeinden Italiens, 

darunter 4.000 Zuwanderer vor allem aus Ghana und sogar Korea, die sich den 

hilfsbereiten Waldensern als Einwanderer angeschlossen haben. Die religiöse 

Betreuung wird in Italien zurzeit von 88 Pastoren und Pastorinnen bewerk-

stelligt. (4) 

 

In den Zeiten des beginnenden Risorgimento lebten viele vor Gewalt und 

Ächtung geflohene Waldenser bereits in Folgegenerationen in den Tälern der 

Cottischen Alpen. Ihre genauere Zahl ist nicht bekannt, es dürften jedoch 

mehrere Tausend gewesen sein. Die Frage ist nun: Wie agierten diese Gläubigen 

und Missionare im Gefolge des Waldus später angesichts der aufblühenden 

Kämpfe und Schlachten in fast ganz Italien zwischen den sardisch-piemon-

tesischen Truppen und Garibaldis Freischärlern einerseits und den Habsburgern, 

den Bourbonen bzw. den päpstlichen Truppen andererseits. Hielten sich die 

Waldenser abseits, sympathisierten sie oder kämpften sie sogar unmittelbar 



7 
 

mit? Welche war ihre Rolle im Kampf um Italiens Einheit und Freiheit, und wie 

ergingen es ihnen dabei selbst? Und schließlich, wie steht es heute um sie? 

 
Zwar waren die Waldenser, wie ich schon angedeutet habe, von Anfang an, also 

schon zu Zeiten ihrer Gründung im 12. Jahrhundert, fest auf die Bibel und vor 

allem die Bergpredigt fixierte Missionare, die am liebsten friedlich, wenngleich 

bisweilen streng mahnend umherzogen, sich phasenweise aber auch nicht 

scheuten, im Falle von Verfolgung und Bedrohung zu den Waffen zu greifen – 

sozusagen in Notwehr. In diesem Sinne waren sie also nicht durchweg Pazifisten 

im radikalen Sinne, die Gegenwehr aus ideellen Gründen in jedem Fall ver-

weigern oder dies zumindest konsequent anstreben. Es gab zu gewissen Zeiten 

für sie durchaus auch die Option des Guerilla-Kampfes oder der Teilnahme an 

„gerech-ten Kämpfen gegen Unterdrückung und Verfolgung“, prioritär natürlich, 

wenn sie selbst Opfer waren oder zu werden drohten. Und dies obzwar die 

Bergpredigt dies bekanntlich nicht intendiert – strenggenommen. 

 

Bei aller Unsicherheit und bisweilen Verwirrung bei den Details der historischen 

Waldenserbewegung kann folgendes als gesichert gelten: Die Waldenser waren 

ursprünglich Katholiken oder dem Katholizismus nahestehende Laien. Sie waren 

Wanderprediger, missionarisch unterwegs und bevorzugten ein schlichtes Leben 

in Armut, was nicht mit Verelendung gleichzusetzen ist. Sie verbreiteten sich 

über die Jahrhunderte vor allem in weiten Teilen Europa, ähnlich etwa den aus 

Spanien zu Ende des 15. Jahrhunderts verjagten Sepharden, weil sie fliehen und 

sich verstecken mussten. Die Häscher hatten ihre Methoden und einen „huma-

nen Strafvollzug kannte man damals nicht! Der in jenen Zeiten vorherrschende 

Katholizismus und die Inquisition verfolgten sie als Ketzer mit Verhören, 

Peinigungen und Scheiterhaufen-Verbrennungen. Die Menschenjagden führte 

bisweilen zur fast vollständigen Auslöschung einzelner regionaler Waldenser-

Gruppen, etwa im südfranzösischen Luberon (Massaker, 1545) oder in Kalabrien 

(viele Morde bei Massenverfolgung, 1561).  

 

Vor allem ging die Verfolgung natürlich von der Katholischen Kirche aus. Im 

Rahmen ihrer mächtigen kirchlichen Institution veranlassten Päpste und 

Bischöfe drakonische Strafen schon allein deshalb, weil die Waldenser 

bestimmte Glaubenspraktiken und Sakramente offen zu kritisieren gewagt 

hatten. Nennen wir ein paar frühe Verfolger-Päpste beim Namen, es gab 



8 
 

darunter im Verlauf der Geschichte auch etliche „Dritte“: Lucius III. Innozenz III 

eher moderat. Innozenz der IV. brutal, später auch Pius V. oder - indirekt - Paul 

III. Weitere folgten. 

 

Auf ihren europäischen Fluchtwegen, etwa in die Schweiz, nach Deutschland 

oder eben auch ins Piemont, schlossen sich die Waldenser im 16. Jahrhun-

dert der vielfältigen protestantischen Reformation an, zum Beispiel als Durch-

wanderer aus Norditalien in deutschsprachige Provinzen, wobei sie zunächst 

kein Deutsch sprachen. In Calvins Genf, der bisweilen auch „Gottesstaat“ 

genannt wird (ich meine, dass zurecht), fanden sie zeitweilig als Durchwanderer 

mit Duldung Schutz. Hierbei (und vor allem später von Italien her) begannen sie 

zwar, die religiösen Ideale und Praktiken des Calvinismus zu teilen, nicht jedoch 

die im Auftrag Calvins verübte Brutalität im Umgang mit Zweiflern und 

Andersdenkenden qua Folter und Verbrennungen, Strafen also, die im Instan-

zenzug einem religiösen Urteil folgten, letztlich aber von Zivilbehörden vollzogen 

wurden. Ihre missliche Lage als Flüchtlinge ohne langfristige Bleibe gestattete 

diesen allerdings auch nicht, sich „gegen Feuer und Schwert“ aufzu-lehnen. War 

es in der Schweiz der Calvinismus, so bekamen die Waldenser es dann in 

Deutschland mit den Lutheranern zu tun. Von diesen, allen voran Luther selbst, 

wurden sie zunächst eher ignoriert oder verwechselt, bis bei aller verbleibenden 

Skepsis das waldensische Image der "Mater Reformationis" (Mutter der 

Reformation) breiter auffiel, besser verstanden wurde und sich qua Assimilation 

und Inklusion sagen wir: Kooperation und religionsorganisatorische Eintracht 

einspielten. 

 

Und wie war dies im Piemont? In den bereits erwähnten Cottischen Alpen im 

immer wieder umstrittenen Grenzgebiet zwischen Italien und Frankreich 

gründeten die Valdesi, dort phasenweise schon länger siedelnd, bereits auf der 

Synode von Chanforan im Piemont (1532) eine eigene reformatorische Kirche 

„schweizerischer Prägung“, wie man bisweilen sagt. Sie breiteten sich dabei vor 

allem in den abgelegenen Tälern Val Chisone, Val Germanasca und Val Pellice 

aus und setzten ihre Organisierung gemäß ursprünglich presbyterianischen 

Prinzipien dortselbst fort, indem sie Gremien aus gewählten Ältesten und 

Pastoren in den Gemeinden formierten und dem Verlangen nach strenger 

katholischer Hierarchisierung nicht nachgaben. Man könnte diese organisa-



9 
 

torischen Grundsätze auch als „kommunitär“ oder – politisch gewendet – 

versucht „basisdemokratisch“ bezeichnen. 

 

 
 

Casa Valdese in Torre Pellice (siehe Literatur 4) 

 

Bis ins 18. Jahrhundert hinein kam es auch dort im alpinen Piemont immer 

wieder mal zu Fluchtbewegungen der Waldenser nach Norden, allerdings auch 

mit umkämpften Rückkehren in die 500 bis 700 Meter hoch gelegenen Täler, wo 

der Monte Granero mit mehr als 3000 Metern die höchste Erhebung ist. 

Antriebsfaktoren waren hierbei lange Zeit massive Anfeindungen, mangelnde 

Perspektiven oder auch ganz simpel der Hunger. Dennoch wurde das abgelegene 

Gebiet schließlich zur eigentlichen Heimstatt der Waldenser-Kirche – ausge-

rechnet in der bis heute stark katholisch geprägten, später sehr toleranten 

italienischen Republik! Und das ist mit Unterbrechungen (Weltkrieg, Faschisten) 

bis heute so! 

 

Eine von mehreren früheren Schlüsselfiguren war der Waldenser Joshua Jana-

vel, der – sozusagen vom Farmer zum Kämpfer mutierend - ab Mitte des 17. Jahr-

hunderts in den Bergen des Piemonts Guerilla-Taktiken gegen die damals noch 

feindlichen Savoyer bzw. die Katholiken anwendete und dabei so manchen Erfolg 

errang, etwa beim Kampf um seine Geburtsstadt Rora bei Turin. Im Gedächtnis 

geblieben ist vor allem auch der sog. "Glorioso Rimpatrio" von 1689, der mit 

dem Namen des Pfarrers und militärischen Führers Henri Arnaud verbunden ist, 

als circa tausend „Valdesi und Ugonotti“ nach zwei Jahren im Exil geradezu 

triumphal in ihre zweite Heimat nach Torre Pellice zurückkehrten. Dieser eher 

versteckte Ort mit starker Ausstrahlung gilt spätestens seit jenem Ereignis als 



10 
 

spirituelle Hauptstadt der weltweiten Waldenser Kirche. Erst allerdings im Jahr 

1848/49, bekanntlich ein Schlüsseljahr des Risorgimento, wurden den Walden-

sern in Italien Sicherheit, Glaubensfreiheit und gewisse bürgerliche Rechte 

offiziell vom König von Sardinien-Piemont zuerkannt, als man begann, die kon-

stitutionelle Monarchie kämpferischer anzustreben bzw. dann aufzubauen. 

 

 
Arnaud in Perouse/Rutesheim bei Böblingen 

Denkmal von 1899 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Denkmal_f%C3%BCr_Henri_Arnaud_in_Perouse_02.jpg 

 

Was und woran glauben nun also die Waldenser und was zeichnet sie aus? Zur 

Lehre gehört: Sie erkennen auch heutzutage im irdischen Leben allein die Bibel 

als höchste Autorität an, also das geschriebene Wort, die heiligen Texte und 

deren Inhalte. Darüber steht nur noch Gott selbst und dazwischen auf jeden Fall 

kein Papst oder Bischof. Als "Arme Christi" hatten und haben sie den Anspruch, 

so zu leben, wie es dereinst Jesus Christus in der Bergpredigt von den Aposteln 

abverlangt hatte: also gemäß der sog. Goldenen Regel, unter Beachtung der 

Seligpreisungen, in Frömmigkeit und mit dem Vaterunser. Dies war und ist 

verbunden mit der Aufforderung, das Evangelium zu verkünden und also zu 

missionieren - getreu dem von den Waldensern übernommenem Motto: 

„Entweder Ihr seid Missionare oder Ihr seid nichts“. (Offizier und Philanthrop 

John Charles Beckwith)  

 

Die Kirchen der Waldenser, von denen es in Italien circa 120 bzw. allein im 

Piemont 41 gibt (mit dem spirituellen Zentrum in Torre Pellice), weisen 

normalerweise keine Kreuze, Bilder oder Altäre auf. Man versammelt sich um 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Denkmal_f%C3%BCr_Henri_Arnaud_in_Perouse_02.jpg


11 
 

einen Abendmahltisch zur Feier bzw. zum Gebet. Kirchliche Dogmen wie das 

Fegefeuer, der Ablass(handel) oder die Heiligenverehrung wurden und werden 

abgelehnt. Von den sieben christlichen Sakramenten werden lediglich zwei 

anerkannt, nämlich die Taufe und eben das Abendmahl. Alles ist auf Schlichtheit 

der Erscheinung ausgelegt, was sich weitgehend auch in der Kleidung 

ausdrücken soll, die früher wegen der langen einfarbigen Gewänder und der 

Sandalen mönchisch anmutete. Und im weitgehenden Verzicht auf persön-

lichem Besitz. Werden sie auch heute immer noch und immer wieder als „Sekte“ 

eingestuft, verstehen sie sich selbst als (vor)reformatorische Kirche, die religiös 

eher offen und sehr sozial eingestellt ist, wo sie etwas ausrichten zu können 

glaubt. 

 

Neben der calvinistischen Prägung der Waldenser seit dem 16. Jahrhundert vor 

allem im Piemont, sind auch noch weitere protestantische Co-Prägungen zu 

beobachten, von denen noch die Rede sein wird. War bereits kurz von den 

Methodisten die Rede, so sei an dieser Stelle auch auf gewisse Konkordanzen 

mit der Lehre des Schweizer Reformators Zwingli (Standort Zürich) hingewiesen, 

etwa was die Bedeutung der Laienpredigt und der Autorität der Bibel angeht.  

 

Mit dem offiziellen Anschluss an den Calvinismus reduzierte sich allerdings auch 

der Einfluss der Frauen in offiziellen Angelegenheiten bzw. Ämtern der 

Waldenser-Kirche noch weiter, der von Anfang an sowieso eher gering war und 

sich weitgehend auf Care-Arbeit, wie man heute sagen würde, beschränkte. 

(Familienarbeit, Unterricht). So wurden im Trend der damaligen Zeit etwa die 

Auftritte von Laienpredigerinnen auch in den eigenen Reihen nur selten geduldet 

und meistens namentlich verschwiegen. Ein bekannter Ausnahmefall ist in 

früher Zeit der der Predigerin Margherita Latoda (6) aus dem Val de la Susa, die 

durch ihr stetes Wirken sehr bekannt war und über deren inquisitorische 

Hinrichtung (1387) sich die Menschen damals besonders empörten. Die 

Waldenserin wurde zu einer Märtyrerin.  

 

Viel später, im Risorgimento, blühte das Engagement der Waldenserinnen 

zeitweilig ebenfalls stark auf, indem vor allem junge Frauen, „Maestrine“ 

genannt, an Alphabetisierungskampagnen teilnahmen und sogar ein von ihnen 

geführtes Missionierungskomitee in Italien gründeten. Nochmals später, im 

Zweiten Weltkrieg, halfen Waldenserinnen zudem in Kooperation mit den 



12 
 

italienischen Partisanen („Partito d´Azione“, Resistenza) bei der Organisierung 

des Widerstands gegen die Faschisten mit, indem sie Nachrichten und 

Versorgungs-Stafetten in den Bergen bildeten und sich dabei höchsten Gefahren 

aussetzten.  

 

Erst 1962 wurde schließlich das Frauenpfarramt offiziell in der Folge eines 

synodalen Beschlusses der Waldenser anerkannt. Immerhin! Auf dieser Synode 

wurde auch die Bergpredigt „weicher“ interpretiert: Sie gilt den Waldensern 

seither, wie bereits angedeutet, als „moralische Anleitung“ jedoch nunmehr 

ohne durchweg wörtliche Auslegung. Man müsse, heißt es inzwischen, den 

weitgehenden Anforderungen zu gutem Handeln nicht unbedingt in allen 

Belangen folgen, was seither unter bestimmten rechtfertigbaren Umständen 

Vergeltungsmaßnahmen gegen übergriffige Feinde und auch den Einsatz von 

Waffen einschließen kann. Indessen lebt jedoch der pazifistische Gedanke der 

Gewaltfreiheit bei den Waldensern vom Grundsatz her fort. 

 

Nach ihrer „Befreiung“ im Risorgimento des Jahres 1848 unter Auflagen, denn 

Misstrauen und Vigilanz setzten sich abgemildert fort, breiteten sich die Valdesi 

ungehemmter in ganz Italien aus und gründeten Schulen, Altenheime, Kinder-

heime und andere soziale Zentren, wobei das vormalige „Ghetto Alpino“, die 

Täler in den Cottischen Alpen, das „Zentrum“ des Geschehens blieb, auf das die 

weltweite Waldenser-Gemeinde und ihre Sympathisanten heutzutage mit Stolz 

und Freude blicken. Die eigentliche theologische Vertretung jedoch verlagerte 

sich in der Neuzeit allmählich von dort weg und gelangte über die Zwischen-

station Florenz schließlich 1922 nach Rom – und zwar als „Valdesische Fakultät“, 

bzw.  Kirchenverwaltung namens „Tavola“. Gewählt werden die Vertreter.innen 

von der jährlich in Torre Pellice veranstalteten Synode. Man erkennt allein an 

dieser Begrifflichkeit, dass den Waldenser immer noch daran gelegen ist, zu 

starke Hierarchien gar nicht erst aufkommen zu lassen. 

 

An den Kämpfen um die Unabhängigkeit und Einheit Italiens nahmen die Wal-

denser in einer eher gemäßigten strategischen Allianz mit den Savoyern und 

Garibaldini als in direkter militärischer Aktion teil. Vorrangig wurde die ideelle 

Gemeinsamkeit der verfolgten Ziele propagiert. Wie bereits im Eingangszitat 

(siehe oben) ausgedrückt, ging es den Waldensern kraft ihrer missionarischen 

Engagements um den auch „religiösen Charakter“ des Risorgimento-Umbruchs 



13 
 

einzubringen und in diesem Zusammenhang um eine spirituelle und soziale 

Renaissance in Italien, was nicht immer nur freundlich begrüßt wurde. Dies 

bedeutete jedoch, wie bereits angemerkt, nicht, dass „die Valdesi“ sich nicht 

auch de facto an aktuellen Kämpfen damals im Land beteiligt hätten. Hierüber 

ist allerdings nicht sonderlich viel bekannt - vielleicht auch deshalb, weil die 

Waldenser selbst dies nicht (mehr) an die große Glocke hängen wollten. Es 

waren ja, soweit erkennbar, auch nur einzelne Waldenser aus dem Piemont und 

keine ganzen Kontingente, die sich damals nach dem Ende der Feindschaft den 

„savoyischen Brüdern“ anschlossen, also den Heerestruppen Victor Emmanuels 

II und Cavours. Und noch vereinzelter nahmen sie an den von Garibaldi ange-

führten Schlachten im Norden und Süden des Landes teil.  

 

In beiden Fällen handelte es sich also nicht um offizielle Entsendungen, sondern 

eher um individuelle und freiwillige Entscheidungen nach Art einer freien 

Selbstrekrutierung. Aus dem Schrifttum über Garibaldi ist zudem von dessen 

Seite keinerlei gezieltes Interesse an einer militärischen Beteiligung der Walden-

ser ersichtlich. Der „Held zweier Welten“ hat sich auch nicht offiziell mit deren 

Vertretern getroffen, wenngleich diese den Befreiungskampf gegen die äußeren 

Mächte durch die Organisierung von Sympathisantengruppen unterstützten 

und als Aktivisten gegen soziale Verelendung Garibaldi ideell durchaus verbun-

den waren. 

 

Aus KI-Recherche (Google KI Gemini) resultiert, dass es ein „Battaglione Univer-

sitario Valdese“ im Piemont gegeben haben soll, das angeblich auf Seiten der 

piemontesischen Armee ganz offiziell an den Schlachten von Custoza und Novara 

teilgenommen habe. Und ein einflussreicher waldensischer Pastor und Deputier-

ter namens Giuseppe Malan soll ein guter Freund Garibaldis gewesen sein, der 

zeitweilig ebenfalls Deputierter war. Diese Behauptungen ließen sich allerdings 

anderweitig bzw. aus seriösen Quellen bisher nicht bestätigen. Forschungsfrage 

für uns? 

 

Seit ihrer Entstehung waren die Waldenser schwer verfolgte und immer wieder 

ins Ausland und in Ghettos getriebene Gläubige. Erst zu Beginn des Risorgimento 

konsolidierte sich ihre Daseinslage einigermaßen und sie konnten als „Kirche der 

Armen“ freier leben, agieren und ihrem inneren Auftrag, dem Missionieren, fol-

gen. Die wichtigen Pakte mit Karl Albert und Graf Cavour verhalfen ihnen in 



14 
 

Italien entscheidend hierzu. Über die Jahrhunderte hatten sich die Waldenser 

auf ihren Fluchtrouten in Italien, in großen Teilen Europa, im südlichen 

Lateinamerika und in geringerem Umfang auch in den USA verbreitet, während 

die Täler in den Cottischen Alpen ihre schier ewige und immer anerkanntere 

Heimstatt wurde. In den einzelnen Ortschaften der Täler stellten sie jedoch nie-

mals eine Mehrheit. Heute hat Torre Pellice 4500 Einwohner, etwa ein Drittel 

zählen sich im weiteren Sinne zu den Waldensern. 

 

Ihr jährlich traditionsbewusst gefeierter erfolgreicher Überlebenskampf hatte 

ihnen unter dem hohem Verfolgungsdruck praktisch überall, wo sie hinkamen, 

ein wendiges Vorgehen, taktische oder gewollte Assimilation und integrative 

Verhaltensmuster abgefordert. Wurde der Druck auf die Flüchtigen oder auch 

Ansässigen zu groß, kam zwar je nach politischer Lage und geopolitischem 

Interesse auch mal Unterstützung aus dem Ausland, etwa aus England, den 

Niederlanden oder aus der Schweiz; drohten den Waldensern allerdings die 

Herausforderungen durch zu allem bereite und übermächtige Feinde über den 

Kopf zu wachsen, kamen sie, man möchte sagen: naturgemäß, an die Grenzen 

ihres eigenen Anspruchs. In solchen Situationen griffen sie bei verschiedenen, 

bereits angesprochenen Gelegenheiten in Notwehr zu den Waffen und nahmen 

als Guerillakämpfer, Partisanen, Kuriere oder mitunter auch als Soldaten an den 

Scharmützeln und Schlachten in Frankreich (früher) und vor allem in Italien 

(später) teil. 

 

Die Auseinandersetzungen bzw. der Existenzkampf gestalteten sich über die 

Jahrhunderte gerade auch regional sehr unterschiedlich: im süditalienischen 

Kalabrien oder in Südfrankreich half ihnen der Besuch von katholischen Messen 

und die Akzeptanz der Taufe zum Schein sowie das versteckte Beten und 

Missionieren nur vorübergehend aus der Not. Sie wurden alsbald verjagt oder 

gnadenlos hingemetzelt.  In der Schweiz entdeckten sie früh einen unter-

stützungsbreiten Calvinismus und folgten dieser Spielart des Protestantismus 

dann vor allem vom Piemont aus. In Frankreich waren die Hugenotten und 

weitere protestantische Gruppierungen ihre Verbündeten. Aus England kam 

immer wieder Hilfe seitens der Presbyterianer und aufgeklärter politischer 

Kreise. Im fernen, sehr katholischen Uruguay (ab 1856) oder auch in Argentinien 

arrangierten sie sich als Diasporakirche vorteilhaft mit den ihnen gegenüber 

tolerant auftretenden Jesuiten, die dereinst selbst missionierend aus Spanien 



15 
 

nach Südamerika gelangt waren - allerdings im Gefolge der gnadenlosen Con-

quista. Und in Deutschland gingen die Waldenser nach langem Fremdeln 

schließlich Bündnisse mit den Lutheranern ein.  

 

Über die Jahrhunderte wurde aus der waldensischen Bewegung, die ursprünglich 

eigentlich katholisch bleiben wollte, eine stabile reformatorische „Kirche im 

Kleinen“, die jedoch - und das ist durchaus bemerkenswert - ihren moralisch-

ethischen und religiösen Grundsätzen weitgehend treu blieb. So handelt es sich 

heute um eine kirchliche Bewegung, die angesichts ihrer geringen Mitgliederzahl 

zwar wenig bekannt ist, aber doch immer wieder von sich reden macht und vor 

allem wegen ihres diakonischen und edukativen Engagements wertgeschätzt 

wird. In Italien drückt sich dies auch darin aus, dass gut eine halbe Million 

italienische Steuerzahlende seit 1984 die sog. Mandatssteuer, "otto per mille" 

genannt (OPM), freiwillig und respektvoll entrichten - 8 Promille der Ein-

kommensteuer. Das schwankende finanzielle Aufkommen, das jährlich 4 bis 5 

Mio. Euro erreicht, wird nicht kirchenintern-administrativ verwendet, sondern 

fließt in soziale Projekte und in die Seelsorge. (6) 

 

Ich komme zum Schluss. Im letzten Jahr feierten die Waldenser weltweit ihr 850-

jähriges Bestehen, das in 1174 mit dem Verschenken des Besitzes des Kauf-

manns Petrus Waldes und seinem Engagement als Wanderprediger begonnen 

hatte. Gefeiert wurde dies hierzulande auf dem „Deutschen Waldensertag“ in 

Ötisheim-Schönenberg (Henri-Arnaud-Haus) und natürlich in Torre Pellice mit 

einer Serie von Erinnerungsaktivitäten übers Jahr und einem großen Fest 

(Konvent, Ausstellung, Vorträge, Konzert, Kirchgang, Wanderung). 

Lassen wir noch einen hohen Katholiken in der Sache zu Wort kommen. Papst 

Franziskus stattete Mitte 2015, einer entsprechenden Einladung folgend, als 

erster Papst überhaupt den Waldensern in Turin einen offiziellen Besuch ab. Dort 

in einer ihrer Kirchen sprach er dabei folgende um Versöhnung ringende Worte: 

"Ich bitte euch vonseiten der katholischen Kirche um Vergebung für all jene 

unchristlichen, ja unmenschlichen Handlungen und Einstellungen, die wir in der 

Geschichte gegen euch gerichtet haben. Im Namen Christi, vergebt uns". (7)   

Zu solch einer fälligen Geste sah sich Vorgänger-Papst Benedikt XVI. nicht be-

fähigt oder er hatte den Willen dazu nicht. 



16 
 

Die Waldenser sollen der Bitte des Papstes mit „tiefem Respekt“ begegnet sein, 

verdeutlichten aber auf ihrer Synode im August 2015 in Torre Pellice auch, dass 

eine wirkliche Vergebung nicht möglich sei, da sie nicht im Namen ihrer Märtyrer 

sprechen könnten. (7) 

 

 
 

Fluchtwege und Fluchtorte der Waldenser 

Quelle: https://www.stepmap.de/karte/waldenser-nrK5WcpYcv 

 
                                    

Literatur: 
 

1. Reinhardt, Volker: Die Tyrannei der Tugend, C.H. Beck Verlag, 12/2016 (Auszüge) 
 

2. Sinodo valdese: un'altra visione del mondo è possibile - Chiesa Evangelica Valdese,  
             Agosto 2025, https://share.google/djd4fSJxnm9eElrjM 
 

3. Giorgio Toum, Evangelici e Risorgimento, Una scelta di Campo, 12 capitoli 
               Evangelici-e-Risorgimento.pdf 
 

4. Labsch, Suzanne: Die Waldenserkirche in Italien – eine beachtete Minderheit 
https://www.owep.de/artikel/993-waldenserkirche-in-italien-eine-beachtete-
minderheit 

https://www.stepmap.de/karte/waldenser-nrK5WcpYcv
https://share.google/djd4fSJxnm9eElrjM
https://fondazionevaldese.org/wp-content/uploads/2021/08/Evangelici-e-Risorgimento.pdf
https://www.owep.de/artikel/993-waldenserkirche-in-italien-eine-beachtete-minderheit
https://www.owep.de/artikel/993-waldenserkirche-in-italien-eine-beachtete-minderheit


17 
 

 

5. Präzise Detailinformation in italienischer Sprache in Wikipedia „Valdismo“ 
 

6. De Lange, Albert, Reformierte Konfessionsmigration: Die Waldenser in Südwest-
deutschland, Institut für Europäische Geschichte, www.ieg-ego.eu ISSN 2192-7405 
 

7. Informationen des Waldenservereins Palmbach e.V., zusammengestellt von Roland 
Jourdan, Stationen der Flucht und Vertreibung - Waldenserverein Palmbach e. V. - 
Waldenserweg (Karlsruhe) 
 

8. Egli, Piera, 850 Jahre Waldenser – Die Frauen mussten viele Opfer auf sich nehmen, 
ref.ch, Interview von Fabio Peter, 25.Oktober 2024 
 

9. Benedetti Marina, Donne Valdesi nei Medioevo, Societá di Studi valdesi, Torre 
Pellice17,2,2007 
 

10.  Romagnani, Gian Paolo, Storia dei Valdesi – Dal rimpatrio all´emancipazione (1690 – 
1870), Claudiana Italia, Maggio 2024 Hinweis: Cladiana ist ein waldensischer Verlag. 
 

11.  Fliedner, Heinrich, (1850-1923), Ein Märtyrervolk ohnegleichen – Die Waldenser und 
ihre Geschichte: St. Johannis Druckerei Dinglingen, Baden, um 1930 
 

12.  Hopper, Gaymonat, El elemento religioso como factor de identidad: el caso de los 
valdeses en Uruguy, Revista “Teología e Historia, 2004 
 

13.  Zeittafel zu Themenwort “Waldenser” auf Wikipedia (ganz unten). Hinweis: Die dort 
angegebenen Ereignisse wurden durch weitere Recherchen verifiziert. 

 

 
Quellenhinweise: 
 

(1) Siehe Literatur 3, Kapitel 7, erster Absatz 
Übersetzung in Deutsch: Das Engagement der Evangelikalen für das Risorgimento-
Projekt war im Wesentlichen religiös. Ihre Arbeit konzentrierte sich grundlegend auf die 
spirituelle Erneuerung des Landes, ohne die ihrer Ansicht nach eine politische und 
soziale Wiedergeburt undenkbar war. 

 
(2) Da passt eher der Text unter Literatur 11 

 
(3) Vgl. Mittelalter-Lexikon. Stichwort „Waldenser“  

              https://www.mittelalter-lexikon.de/wiki/Waldenser 
 

(4) Waldenser-Verein Palmbach 
https://www.waldenserweg.de/index.php/waldensergeschichte/140-die-
waldenserfamilie-piston.html 

http://www.ieg-ego.eu/
https://www.waldenserweg.de/index.php/waldensergeschichte/57-stationen-der-flucht.html
https://www.waldenserweg.de/index.php/waldensergeschichte/57-stationen-der-flucht.html
https://www.mittelalter-lexikon.de/wiki/Waldenser
file:///C:/Users/thilo/AppData/Local/Microsoft/Olk/Attachments/ooa-2f2379b5-47a1-4788-bd9d-356b89c3ad7a/758469144629d4aa917944fdf894fca7fc1de2bb42689f31fdd62046fac97b1c/ldenserweg.de/index.php/waldensergeschichte/140-die-waldenserfamil
file:///C:/Users/thilo/AppData/Local/Microsoft/Olk/Attachments/ooa-2f2379b5-47a1-4788-bd9d-356b89c3ad7a/758469144629d4aa917944fdf894fca7fc1de2bb42689f31fdd62046fac97b1c/ldenserweg.de/index.php/waldensergeschichte/140-die-waldenserfamil


18 
 

(5) Siehe Literatur 4, Kapitel “Öffentliches Wirken der Waldenser“ Je nach Quelle weichen 
die Zahlen zur Verbreitung der Waldenser mitunter stark voneinander ab. 
 

(6) Vgl. Literatur 8, Frage 3 im Interview 
 

(7) Siehe auch Gustav Adolf Werke, Italien: Waldenserkirche finanziert mehr diakonische 
Projekte, August 2022 
https://www.gustav-adolf-werk.de/nachrichten/italien-waldenserkirche-finanziert-
mehr-diakonische-projekte.html 

 
(8) eb - Evangelischer Bund, 27.8.2015, Kurzbericht 

https://evangelischer-bund.de/waldenser-nehmen-vergebungsbitte-des-papstes-
nicht-an/ 

 
 

 

                                      *** 
 

Und zum Schluss DAS WALDENSERLIED  
vom Ende des 19.Jahrhunderts: 

 
https://www.youtube.com/watch?v=gjHsVLUVTqA&list=RDgjHsVLUVTqA&start_radio=1 
 

 

https://www.youtube.com/watch?v=gjHsVLUVTqA&list=RDgjHsVLUVTqA&start_radio=1

